
דף ח'

חביתי כ"ג רי"א אינה קדושה 
לחצאין ורא"א קדושה לחצאין

דם  אלעזר  רבי  שלדעת  הביאה  הגמרא 
כשיעור הזאה שנתקבל בשני כלים, הדם לא 
התקדש. שואלת הגמרא, הרי שנינו שיש מחלוקת בין רבי יוחנן לרבי 
אלעזר. רבי יוחנן אמר שמנחת חביתי כהן גדול אינה קדושה לחצאין, 
ואם נתן חצי עשרון בכלי אחד וחצי בכלי אחר לא קידש ויצאה לחולין. 
ורבי אלעזר אמר מתוך שמנחת חביתי כהן גדול קרבה לחצאין, מחציתה 
בבוקר ומחציתה בערב, היא קדושה לחצאין. ואם לרבי אלעזר דם לא 
ואין  מדם97.  לחצאין  קידשה  לא  חביתין  שמנחת  נלמד  לחצאין  קידש 
לומר שרבי אלעזר לא לומד מנחה מדם, שהרי רבי אלעזר אמר שמנחה 
בהיכל,  שנעשה  בזיכים  בסילוק  מצינו  שכן  כשרה,  בהיכל  שקמצה 
וסילוק הבזיכים כקמיצה? עונה הגמרא, שרבי אלעזר סובר שלומדים 

מנחה ממנחה, אבל לא לומדים מנחה מדם. 
אם עד שלא פרקה נפרס פסול משפרקה 

כשר ואין מקטיר את הבזכים

שואלת הגמרא, האם לומד מנחה ממנחה, 
הפנים  לחם  שאם  בברייתא  שנינו  הרי 
נפרס עד שלא עד שלא פרק את המערכה הלחם פסול, ואין מקטיר עליו 
את בזיכי הלבונה. מפני שהיא מנחה שחסרה קודם קמיצה. ואם נפרס 
ומקטיר עליו את הבזיכים. מפני שהלחם  לחמה משפרקה הלחם פסול 
הוא שיריים שחסרו בין קמיצה להקטרה98. ואמר רבי אלעזר, שאפילו 
אם לא פרקה ממש, אלא שעברו שש שעות והגיע זמנה לפרקה הוא כמו 
שפרקה. ואם רבי אלעזר לומד מנחה ממנחה הרי זו מנחה שחסרה קודם 
קמיצה שנפסלה99? מתרצת הגמרא, שלחם הפנים, ששני בזיכי הלבונה 
עומדים על השולחן בפני עצמם, אפשר לומר שכיון שהגיע הזמן לפרקם 

97 תוס' שואלים הרי בדם אין מתוך בדם וכאן יש מתוך?. ובשאר מנחות משמע שר"א מודה שאין קדושה לחצאין 
כיון שלא קרבה לחצאין. ויש לפרש שדם קרב לחצאין שיש ד' מתנות וז' הזאות בפרה שכל אחת עבודה בפני 
עצמה. ואפשר לומר שדעתו להוסיף הוא כמו מתוך. ועוד שכיון שמנחת חביתין קדשה לחצאין מאיזה טעם שיהיה 
לומדים ממנה את שאר המנחות. או שרבי אלעזר נקט את הטעם של מתוך משום רבי יוחנן, שאפ' אם תחלוק עלי 

בשאר מנחות בחביתין תודה לי מטעם מתוך. תוס'. 
98 מקטיר עליו את הבזיכין - פירש בקונטרס דלא גמרינן ממנחה ולא היה לו לפרש כן דלקמן )דף ט:( פריך 
מינה למ"ד שיריים שחסרו בין קמיצה להקטרה אין מקטיר קומץ עליהן ומשני רבי אלעזר היא גם שמועה זו אי 

אפשר ליישב. תוס'.
99 שהרי עדיין לא פירקה וא' לק' מן המנחה פרט לכשחסרה ומכאן שלא לומדים מנחה ממנחה. רש"י.



כמו שפרקם. אבל בשאר המנחות שהקומץ אינו מבורר בהם עד הקמיצה 
אי אפשר לומר שאפילו שלא קמצם כמו שקמצם, מפני שהוא מחוסר 

מעשה.
וס' כמ"ד שיריים שחסרו מקטיר 

את הקומץ

קודם  נפרס  כשהלחם  מדוע  הגמרא,  שואת 
בשירים  כמו  אינו  הדין  הבזיכים,  הקטרת 
עונה  הקומץ?  את  עליהם  להקטרה שאין מקטירים  קמיצה  בין  שחסרו 
קמיצה  בין  שחסרו  ששיריים  שאמר  כמי  סבר  אלעזר  שרבי  הגמרא, 

להקטרה, מקטיר עליהם את הקומץ. 
אמר רבי אחא מהו טעמו של רבי יוחנן שאמר שמנחת חביתי כהן גדול 
מִיד  תָּ ירִת הָאֵפָה סֹלֶת מִנְחָה  אינה קדושה לחצאין100? שנאמר: "עֲשִׂ
כך  ואחר  עשרון  של  מנחה  הבא  עָרֶב",  בָּ וּמַחֲצִיתָהּ  בֹּקֶר  בַּ מַחֲצִיתָהּ 

חצה אותו. 
כהן מביא מביתו עשרון שלם  שחביתי  ששנינו,  ממה  הגמרא  שואלת 

גדול לא היו באות חצאין, אלא מביא עשרון 
שלם וחוצהו. ושנינו בברייתא שאילו נאמר מנחה מחצית, הייתי אומר 
ומקריב, חצי עשרון מביתו ערבית  שמביא חצי עשרון מביתו שחרית 
מביא?  הוא  משלם  מחצה  בֹּקֶר",  בַּ "מַחֲצִיתָהּ  לומר  תלמוד  ומקריב. 
עונה הגמרא, שהכתוב אומר שצריך להביא עשרון שלם למצוה, ואם 
קדשה לחצאין מקודש ואינה יוצאה לחולין. ורב גביהא מבי כתיל שאל 
את רב אשי, הרי במנחת חביתין כתובה חוקה "חָק עוֹלָם"? ורב אשי אמר 
לו שכתוב במנחת חבתין חוקה לעכב במה שהכהן הגדול צריך להביא 

עשרון שלם מביתו, אבל לענין קידוש בכלי שרת קדושה לחצאין.
רי"א הפריש חצי עשרון קדוש 

שדעתו להוסיף

הפריש  שאם  אמר  רב  הרי  הגמרא  ושואלת 
אינו  לעשרון101  להוסיף  ודעתו  עשרון  חצי 
חביתין  שמנחת  אמר  יוחנן  רבי  ואם  קדוש.  אמר  יוחנן  ורבי  קדוש. 
אינה כשרה לחצאין, מדוע לא נלמד מחביתין שאינו קדוש? ואם נאמר 
שרבי יוחנן לא לומד דבר מדבר. קשה ממה שרבי יוחנן אמר שלומדים 
100 תוס' שואלים למה לא א' שטעמו של ר"י הוא מפני שלומדים מדם ושמא היתה קבלה היה בידו שזה הטעם. 

או כמו שפי' לעיל שר' אלעזר מפ' את הטעם של מתוך להוציא מדברי ר' יוחנן. תוס'.
101 כמו שאו' לקמן )דף קג( שאין מנחה פחותה מעשרון שהאומר הרי עלי חצי עשרון מביא עשרון.רש"י.



תַח  פֶּ חָטוֹ  "וּשְׁ  : בשלמים  מהכתוב  כשרים,  בהיכל  ששחטם  ששלמים 
אֹהֶל מוֹעֵד", שלא יהא טפל חמור מעיקר, אם שלמים כשרים להשחט 
דבר  לומד  מעזרה  היכל  שלומד  יוחנן  ורבי  בהיכל!.  שכן  כל  בעזרה 
מדבר? אומרת הגמרא, שרבי יוחנן אמר שאם הפריש חצי עשרון הוא 
קדוש מפני שדעתו להוסיף לעשרון. כמו ששנינו בברייתא, שהכתוב 
מֶן לְמִנְחָה" אינו  ֶ לוּלָה בַשּׁ נֵיהֶם מְלֵאִים סֹלֶת בְּ בקרבנות הנשיאים: "שְׁ
אומר שהמזרקים היו מלאים ממש סלת, אלא שכל העשרונות שקדשו 
היו שלמים. ואמר רבי יוסי אימתי בזמן שאין דעתו להוסיף, אבל בזמן 

שדעתו להוסיף ראשון ראשון קדוש.
מנחת חביתין האם 

קדושה לחצאין

חצי  הפריש  שאם  שאמר  רב  סבר  כמי  הגמרא,  שואלת 
עשרון אינו קדוש?. אם סבר כרבי אלעזר שאמר שמנחת 
חביתין קדושה לחצאין, מדוע לא נלמד ממנחת חביתין שאם הפריש חצי 
עשרון קדוש. ואין לומר שרב אינו לומד דבר מדבר, ואין דינן של שאר 
אמר שמנחה  רב  לחצאין. שהרי  חביתין שקדושה  מנחת  כדין  המנחות 
קדושה בלא שמן שכן מצינו בלחם הפנים, ואם נתן עשרון סולת בכלי 
שרת בלא שמן לא יצא לחולין וצריך להביא שמן ולהקריבה. בלא לבונה 
שכן מצינו במנחת נסכים, שאין בה לבונה. בלא שמן ובלא לבונה שכן 
מצינו במנחת חוטא!. ורב לומד דבר מדבר, את שאר המנחות מחביתין? 
אלא צריכים לומר שרב סובר כרבי יוחנן שאמר שמנחת חביתין אינה 

קדושה לחצאין. 
א"ר קדושה בלא שמן בלא לבונה 

ושמן ולבונה ק' זה בלא זו

אמר רב, מנחה קדושה בלא שמן, שכן מצינו 
בלחם הפנים. בלא לבונה, שכן מצינו במנחת 
נסכים. בלא שמן ובלא לבונה, שכן מצינו במנחת חוטא. ושמן ולבונה, 
וזה בלא זה. שמן, שכן מצינו בלוג שמן של מצורע.  קדושים זה בלא 
לבונה, שכן מצינו בלבונה הבאה בבזיכין, שמקדשים את הלבונה בלא 
שמן וסלת102. אמר רבי חנינא, לא זו קדושה בלא זו ולא זו קדושה בלא 
זו. בכל המנחות הטעונות שמן ולבונה אין כלי שרת מקדש אחד מהם 
אלא אם שלשתם ביחד בכלי. ושואלת הגמרא לרבי חנינא למה נמשח 

102 אין להקשות שלחם הפנים בא עמם מפני שהלחם אינו מתקדש עם הלבונה בבזיכים. רש"י.



העשרון, שאינו יכול להכיל אלא את הסולת ולא את השמן והלבונה? 
עונה הגמרא, שהעשרון נמשח למנחת חוטא.103 שואלת הגמרא, ולמה 

נמשח הלוג? עונה הגמרא, הלוג נמשח ללוג שמן של מצורע.
שמואל א' ל"ש אלא במדות אבל 

מזרקות מק' את היבש

מקדש  שרת  שכלי  כרב  סבר  שמואל  ואף 
סולת, אפילו שהמנחה אינה ראויה להקטרה 
ומדות  הלח,  את  הלח מקדשין  כלי  בזבחים,  בלא שמן. שנינו במשנה 
היבש מקדשין את היבש104, ואין כלי הלח מקדשין את היבש, ולא מדות 
היבש מקדשין את הלח. ואמר שמואל, לא שנו שכלי הלח אינם מקדשים 
את היבש אלא במדות הלח, אבל מזרקות מקדשות את היבש105. שנאמר: 

מֶן לְמִנְחָה". ֶ לוּלָה בַשּׁ נֵיהֶם מְלֵאִים סֹלֶת בְּ "שְׁ
לא נצ' ליבש שבה ואיבעי"א מנחה 

לגבי דם היא יבש

ומכאן  שמן  בה  יש  נסכים  במנחת  והרי 
ששמואל סבר שכלי שרת מקדש סולת בלא 
שמן ולבונה106. ורב אחא מדפתי אמר לרבינא שאין מהכתוב ראיה שכלי 
הלח מקדש את היבש מפני שמנחה בלולה בשמן היא לחה!. ורבינא אמר 
לו שאי אפשר שלא יהיה במנחה בלולה בשמן מקום יבש, והכלי מקדש 
את כל המנחה. או שנאמר שמנחה בלולה בשמן נחשבת דבר יבש לגבי 

דם. 
"וקמץ משם" ממקום שרגלי הזר 

עומדות 

רבי ירמיה הקשה על דברי רבי אלעזר שאמר 
מצינו  שכן  כשרה,  בהיכל  שקמצה  שמנחה 
"וְקָמַץ   : מהכתוב  שלומדים  בברייתא  ששנינו  ממה  בזיכין.  בסילוק 
פז.( מוכח שנמשח למנחת  )דף  א'  103 תוס' שואלים למה נמשח חצי עשרון למה נמשח לרבי חנינא. שלקמן 
חביתין ומנחת חביתין טעונה שמן ולבונה. וי"ל משום שמתחילה היו מקדשים את מנחת חביתין בביסא עם השמן 
וגנאי בדבר להוציא לכלי חול אחר שנתקדשה, ולכך נמשח חצי עשרון. וצריכים טעם זה גם לרבי יוחנן שאמר 
לעיל שאינה קדושה לחצאין. שאחר שנתקדשה שלימה היה גנאי להוציאה מכלי שרת לכלי חול. וצריך לומר 
שלרבי חנינא לא היו מערבים את המנחה עם השמן בביסא אלא בתוך הביסא עצמה הזה לצד אחד וזה לצד אחר. 

שאם היה הכל מעורב לא היו יכולים לחלק אחרי כן בחצי עשרון. תוס'.
104 כלי רש"י פירש בזבחים )דף פח. ושם( שהיו כמה כלים מיוחדים ללח שאינם מדות כגון מזרקות וקערות 
לדם ליין ולשמן. אבל ליבש לא היו מיוחדים אלא שתי מדות של יבש שהיו במקדש עשרון וחצי עשרון. שהכלים 

שנותנים בו מנחה היו כלי לח שמזרקות וקערות ראוים לכך.תוס'. 
105 רש"י פירש בקונטרס שמכאן שמזרקות וקערות קידשו בלא שמן. וזהו תימה שהרי כ' "בלולה בשמן" ומנין 
שמנחה קדושה בלא שמן. רשב"ם פירש שדייק שכמו שמזרקות מקדשים שאינו ראוי לה כמו מנחה הואיל וראויה 
הואיל  זה  לכלי  ראויה  שאינה  אע"פ  ולבונה  שמן  בלא  מתקדשת  סלת  מנחת  אף  ביסא.  אחר,  בכלי  להתקדש 
ומתקדשת בכלי אחר, כגון מנחת חוטא. ועוד יש לפרש שדייקו ממה שאמר שמואל אבל מזרקות מקדשים ולא 
אמר שמקדשים מנחות ונסכים שכתובים שם. ומכאן שאפי' מנחת חוטא, מפני שלומדים דבר מדבר. ואם מזרק 
וקערה מק' מה שאין ראוי להם הואיל וראוי לכל אחד כ"ש כלי זה שמקדש מה שראוי להיות בתוכו. עוד יש לפרש 

שדייק ממה ששמואל לומד דורות משעה מנשיאים, כ"ש שלומדים מנחה ממנחת חוטא.תוס'.
106 ור' חנינא מעמיד את המשנה מדות יבש מקדשין בעשרון של מנחת חוטא.רש"י.



העזרה  בכניסת  אמה  עשרה  אחת  עומדות,  הזר  שרגלי  ממקום  ם"  ָ מִשּׁ
במזרח מקום דריסת ישראל. בן בתירא אומר שלומדים מהכתוב "וְקָמַץ 
בימין.  ויקמוץ  יחזיר  בשמאל  קמץ  שאם  כבר,  שקמץ  ממקום  ם"  ָ מִשּׁ
ומכאן שקמיצת המנחה כשרה בכל העזרה אבל לא בהיכל? יש אומרים 
ירמיה,  יעקב אמר לרבי  ויש אומרים שרבי  ירמיה עצמו תירץ,  שרבי 
ם" ממקום שרגלי הזר  ָ בר תחליפא בא ואסביר לך שהכתוב "וְקָמַץ מִשּׁ
עומדות אינו בא למעט את ההיכל, אלא להכשיר את כל העזרה לקמיצה. 
שלא תאמר שעולה ומנחה הם קדשי קדשים, וכמו שעולה טעונה צפון, 

אף מנחה טעונה צפון.
ולא אומרים שהקמיצה היא בקרן 

דרומית מערבית כהגשה

כליל!.  שכן  לעולה  מה  הגמרא  ושואלת 
שלומדים  אומרים  שהיינו  הגמרא  ואומרת 
מחטאת. ושואלת הגמרא מה לחטאת שכן מכפרת על חייבי כריתות!. 
ואומרת הגמרא שהינו לומדים מאשם שאינו בא על שגגת כרת. ושואלת 
ממיני  שאינה  שמנחה  לומר  ומנין  דמים,  מיני  שכן  לאשם  מה  הגמרא 
השווה  בצד  מכולם  ללמוד  אפשר  אי  וכן  צפון?!.  טעונה  תהיה  דמים 
נאמר שכיון  כדי שלא  הכתוב  את  צריכים  אלא  דמים?  מיני  הם  שהרי 
"וְהֵרִים  וכתוב  חַ"  זְבֵּ הַמִּ אֶל  הּ  ישָׁ וְהִגִּ הֵן  הַכֹּ אֶל  "וְהִקְרִיבָהּ  שכתוב 
קֻמְצוֹ"107, כמו שהגשה היא בקרן דרומית מערבית, אף הקמיצה  נּוּ בְּ מִמֶּ
ם" ממקום שרגלי הזר  ָ היא בקרן דרומית מערבית. והכתוב "וְקָמַץ מִשּׁ
עומדות מלמד שאם רצה מחזירה אחר הגשה לכל מקום שירצה בעזרה 

וקומץ.
"בקדש הקדשים תאכלנו" להתיר 

אכילת ק"ק בהיכל

שלמים  יוחנן  רבי  דברי  על  שואלת  הגמרא 
חָטוֹ  "וּשְׁ  : שנאמר  כשרים  בהיכל  ששחטן 
תַח אֹהֶל מוֹעֵד", שלא יהא טפל חמור מעיקר. ממה ששנינו בברייתא  פֶּ
הקיפו  כוכבים  עובדי  שאם  שלומדים  אומר  בתירא  בן  יהודה  שרבי 
שהכהנים  בעזרה.  לאכול  יכולים  אינם  והכהנים  למלחמה,  העזרה  את 
קֹדֶשׁ  נכנסים להיכל ואוכלים קדשי קדשים ושירי מנחות108 מהכתוב: "בְּ
107 הגרסא בגמרא כאן היא "והקריבה אל הכהן והגישה אל המזבח" וקמץ. בספר שלום רב בזבחים מביא מספר 
תוס' קדושה שהגמרא מביאה את פסוק ט' "וְהֵרִים הַכֹּהֵן מִן הַמִּנְחָה אֶת אַזְכָּרָתָהּ וְהִקְטִיר הַמִּזְבֵּחָה" ולא את פסוק ח' 

בפרק ו' מפני שהוא נאמר מיד בסמוך אחרי ההגשה.
108 נכנסים להיכל ולא אומרים שהקדשים יפסלו ביציאה שיצאו מעזרה להיכל.רש"י.



ים תֹּאכֲלֶנּוּ". מדוע לא נאמר שלא יהיה טפל חמור מן העיקר,  דָשִׁ הַקֳּ
אם אוכלים בחצר אהל מועד כל שכן שאוכלים בהיכל, ומדוע צריכים 
את הכתוב ללמוד זאת? מתרצת הגמרא, שצריכים את הכתוב לא כדי 
ללמוד שקדשי קדשים לא נפסלו בכניסתם להיכל, אלא להתיר אכילה 
העיקר  מן  חמור  טפל  יהא  לא  של  שמהכלל  אומרים  שהיינו  בהיכל. 
אפשר ללמוד שאפשר לעשות בהיכל עבודה, מפני שהיא מדת דרך ארץ 
לעבוד בפני רבו. אבל לא היינו יודעים שהתירו גם באכילה שאינה מדת 

דרך ארץ לאכול במקום רבו109.

109 תוס' כתבו שלעיל א' שמנחה שנקמצה בהיכל כשרה שכן מצינו בסילוק בזיכין ולא כדי שלא יהא טפל חמור 
מן העיקר, מפני שלא כתוב שם פתח אהל מועד או בחצר אהל מועד. תוס'.


