
דף קט"ז 

כל בע"ח הטהורים היו כשרים להק' 
לפני שהוקם המשכן להוציא מחוסר אבר

שכל  בברייתא  ששנינו  הביאה  הגמרא 
כשירים  היו  הטהורים  החיים  בעלי 
מהכתוב:  נלמד  הדבר  הונא,  רב  ואמר  המשכן.  שהוקם  לפני  להקריב 
“וַיִּבֶן נֹחַ מִזְבֵּחַ לַה’ וַיִּקַּח מִכֹּל הַבְּהֵמָה הַטְּהוֹרָה וּמִכֹּל הָעוֹף הַטָּהֹר וכו’” 

בהמה כמשמעו, חיה בכלל בהמה. והיו כשרים להקריב זכרים ונקבות, 
תמימים ובעלי מומים, להוציא מחוסר אבר שהיה פסול גם לפני הקמת 

המשכן1830. 
"להחיות" מחוסר אבר 

אסור בהק' לב"נ

נאסר  אבר  שמחוסר  לומדים  אלעזר,  רבי  ואמר 
בָּשָׂר  מִכָּל  הָחַי  “וּמִכָּל  מהכתוב:  נח  לבני  בהקרבה 
וכו’”, אמרה תורה הבא בהמה שראשי איברין שלה חיים. והכתוב הזהיר 

שלא להביא לתיבה מחוסר איבר, כדי שיהיו ראויים לקרבן שנוח הקריב 
בצאתו מן התיבה.

למעט "אתך" למעט טריפה בא  הכתוב  אולי  הגמרא  ושואלת 
טריפה?.  לתיבה  יביא  לא  שנוח  טריפה, 
ואומרת הגמרא שדבר זה נלמד מהכתוב “לְחַיּוֹת זֶרַע עַל פְּנֵי כָל הָאָרֶץ”. 
ואומרת  יולדת?.  שטריפה  שאומר  מי  לפי  נאמר  מה  הגמרא  ושואלת 
הגמרא שהכתוב “לְהַחֲיֹת אִתָּךְ” אתך בדומים לך בא למעט טריפה1831. 
הגמרא  ואומרת  טריפה1832?.  היה  לא  עצמו  שנח  מנין  הגמרא  ושואלת 
הָיָה  תָּמִים  צַדִּיק  אִישׁ  “נֹחַ   : עליו  שכתוב  שנוח  לומר  אפשר  שאי 
בְּדֹרֹתָיו” היה טריפה. שואלת הגמרא אולי הכתוב “תָּמִים” אומר שנוח 

אומר  “צַדִּיק”  הגמרא שהכתוב  עונה  וסבלן?  עניו  בדרכיו,  היה תמים 
תָּמִים”  “צַדִּיק  שנוח היה תמים בדרכיו. שואלת הגמרא, אולי הכתוב 
שאי  הגמרא,  אומרת  במעשיו?  וצדיק  בדרכיו  תמים  היה  שנח  אומר 
ואין תמות  וזכרות בבהמה  ובעלי מומין דאמר מר תמות  ונקבות תמימין  זכרים  1830 רש"י כתב שלא גורסים 
וזכרות לעוף. שהרי לא רק קודם מתן תורה אלא גם לאחר הקמת המשכן אין תמות וזכרות בעוף. ועוד שממה 

שאמרו אבל מחוסר אבר לא משמע שבעלי מומים לא נפסלו לא בבהמה ולא בעוף. רש"י.
18312 וא"ת שמא נח עצמו היה מחוסר אבר האם התורה אמרה דכוותך עייל שלמים לא תעייל. וי"ל שמעמידים 

את הכ' לטריפה ואינו דומה למחוסרת אבר שלא חוששים לענין קיום העולם. תוס'.
1832 תוס' שואלים הלא נח חי אחרי כן ג' מאות שנה. וי"ל שמא לא היה בכח ובריאות כראוי לו. והסוגיה כמ"ד 
טריפה חיה. ור"ת היה רגיל לחלק בין טריפות של אדם לטריפות של בהמה משום שלאדם יש מזל. וקשה שבאלו 

טריפות )חולין דף מג.( מביאים ראיה מאיוב על טריפות של בהמה.תוס'.



בעלי  לתיבה  שיכניס  לו  אמר  והקב"ה  טריפה  היה  שנח  לומר  אפשר 
חיים טריפה כמותו ולא בע"ח שלמים. שואלת הגמרא, אחרי שלומדים 
“לְחַיּוֹת זֶרַע”?  מ”אִתָּךְ” שנוח לא היה טריפה למה צריכים את הכתוב 
לא  בעלמא.  לצוותא  הוא  ש”אִתָּךְ”  אומרים  שהיינו  הגמרא,  אומרת 
לדרוש בדומין לך אלא שהודיע לנוח שאינו עושה אלא לכבודו להיות 
לומר  בא  זֶרַע”  “לְחַיּוֹת  והכתוב  סריס.  ואפילו  זקן  אפילו  לצוותא,  לו 
שיביאם לתיבה לא לצוותא אלא להחיות זרע. ולומדים מהכתוב “אִתָּךְ” 

שדורשים בדומים לך.
ר"ש ב"נ א' שהתיבה קלטה רק את 
הטהורים ר' אבהו א' באו מאליהם

שלפני  בברייתא  ששנינו  הביאה  הגמרא 
להיות  צריכים  היו  הקרבנות  המשכן  הקמת 
חיים  בעלי  של  וטהרה  טומאה  הרי  הגמרא,  שואלת  טהורים.  ממינים 
נקבעה במתן תורה? אמר רב שמואל בר נחמני בשם יונתן, שהיה מותר 
להקריב רק מאותם שעתידים להיות טהורים1833. ומנין ידעו? כמו שאמר 
רב חסדא, נח העביר את כל בעלי החים לפני התיבה והתיבה קלטה רק 
את הטהורים. רבי אבהו אמר שהכתוב אומר: “וְהַבָּאִים זָכָר וּנְקֵבָה מִכָּל 
בָּשָׂר בָּאוּ”, הבאים מאליהן. בעלי החיים הטהורים באו שבעה שבעה, 

והטמאים באו שנים שנים. 
לכל קרבו עולות כמ"ד לא ק' 

שלמים לב"נ

הברייתא  אמרה  מדוע  הגמרא,  מבררת  עוד 
הרי  עולות,  רק  קרבו  המשכן  הקמת  שעד 
בהר סיני כתוב: “וַיִּשְׁלַח אֶת נַעֲרֵי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וַיַּעֲלוּ עֹלֹת וַיִּזְבְּחוּ זְבָחִים 
שְׁלָמִים לה’ פָּרִים”? אלא יש לשנות בברייתא לכל קרבו עולות. לכל 

האנשים בין לבני ישראל ובין לבני נוח קרבו עולות, ולבני נוח קרבו 
עולות אבל לא שלמים. והברייתא שנויה כדברי מי שאמר שלא קרבו 

שלמים בני נח.
ר"א ור"י ב"ח א' אמר שב"נ הק' 
שלמים וא' אמר שהק' רק עולות

ורבי  אלעזר  רבי  שנחלקו  הגמרא  ומביאה 
הקריבו  נח  בני  האם  חנינא  בר  יוסי  יוסי 
שלמים. האחד אמר שבני נח הקריבו שלמים. וטעמו מהכתוב: “וְהֶבֶל 
הֵבִיא גַם הוּא מִבְּכֹרוֹת צֹאנוֹ וּמֵחֶלְבֵהֶן”, ושלמים הם הדבר שחלבו קרב 
1833 המהרש"א בחידושי אגדות אומר שלא גורסים כאן מאותן שלא נעבדה בהן עבירה שאנו שייך כאן אלא רק 

במסכת סנהדרין אבל רש"י בחומש מפרש כפי הגרסא שהיתה בגמרא. 



לגבי מזבח, ולא כולו. והאחד אמר שבני נוח לא הקריבו שלמים, אלא 
תֵימָן”,  וּבוֹאִי  צָפוֹן  “עוּרִי  וטעמו מהכתוב בשיר השירים:  עולות.  רק 
תתנער אומה שקרבנותיה נעשים בצפון, אומות העולם שאינם מקריבים 
אלא עולות שנעשות בצפון. ותבוא אומה שמעשיה בצפון ובדרום, בני 
ישראל שמקריבים קדשי קדשים וקדשים קלים ששחיטתם בכל מקום 
הכתוב  את  מפרש  שלמים  הקריבו  לא  נח  שבני  שאמר  ומי  בעזרה. 
ּ”מֵחֶלְבֵהֶן” שהבל הביא מהשמנים שבצאן. ומי שאמר שבני נח הקריבו 

שלמים, יפרש את הכתוב “עוּרִי צָפוֹן וּבוֹאִי תֵימָן” בקיבוץ גליות, עורו 
הצפון והדרום לקבץ את הגלויות המפוזרות בהם. ושואלת הגמרא על 
מי שאמר שבני נוח לא הקריבו שלמים מהכתוב : “וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה גַּם אַתָּה 
תִּתֵּן בְּיָדֵנוּ זְבָחִים וְעֹלוֹת וְעָשִׂינוּ”? ואומרת הגמרא שהזבחים הם לאכילה 

מֹשֶׁה  חֹתֵן  יִתְרוֹ  “וַיִּקַּח  מהכתוב:  הגמרא  ושואלת  להקרבה.  והעולות 
עֹלָה וּזְבָחִים לאלקים”? ואומרת הגמרא שהכתוב ביתרו היה לאחר מתן 

תורה.
"וישמע יתרו" רי"א מלח' עמלק 
ר"א המודעי או' מתן תורה ר"א

שאמר  למי  נאמר  מה  הגמרא,  שואלת 
תורה?.  מתן  קודם  סיני  למדבר  בא  שיתרו 
יתרו  לוי אם  בן  יהושע  רבי  לבין  חייא  רבי  בני  בין  יש מחלוקת  שהרי 
בא למדבר סיני לפני מתן תורה, או לאחר מתן תורה. ואומרת הגמרא 
שצריכים לומר שמי שאמר שיתרו היה קודם מתן תורה היה, סובר שבני 
על  בברייתא  התנאים  כמחלוקת  היא  ומחלוקתם  שלמים.  הקריבו  נח 
אלקים  עָשָׂה  אֲשֶׁר  כָּל  אֵת  חֹתֵן מֹשֶׁה  מִדְיָן  כֹהֵן  יִתְרוֹ  “וַיִּשְׁמַע  הכתוב: 
לְמֹשֶׁה וּלְיִשְׂרָאֵל עַמּוֹ”. מה השמועה ששמע ובא ונתגייר?. רבי יהושע 

אומר שיתרו שמע על מלחמת עמלק, שכתובה בסוף הפרשה הקודמת 
ובא. רבי אלעזר המודעי אומר ששמע על מתן תורה ובא. שכשניתנה 
תורה לישראל היה הקול הולך מסוף העולם ועד סופו. ורעדה אחזה את 
אֹמֵר  כֻּלּוֹ  “וּבְהֵיכָלוֹ  שנאמר:  שירה,  ואמרו  כוכבים,  עובדי  מלכי  כל 
כָּבוֹד”. נתקבצו אצל בלעם הרשע ואמרו לו מה הקול אשר שמענו, שמא 

בא מבול לעולם?. “ה’ לַמַּבּוּל יָשָׁב” אמר להם “וַיֵּשֶׁב ה’ מֶלֶךְ לְעוֹלָם”, 
הקב"ה נשבע שלא יביא מבול לעולם. אמרו לו אולי הקב"ה מביא מבול 



נִשְׁפָּט”? אמר להם שהקב"ה נשבע  בָאֵשׁ ה’  של אש, כמו שנאמר “כִּי 
שלא ישחית כל בשר. שאלוהו מה הקול ששמעו? אמר להם חמדה טובה 
שנברא  קודם  דורות  תתקע"ד  אצלו  גנוזה  שהיתה  גנזיו  בבית  לו  יש 
העולם, וביקש ליתנה לבניו, שנאמר “ה’ עֹז לְעַמּוֹ יִתֵּן”. ופתחו כולם 
ואמרו “ה’ יְבָרֵךְ אֶת עַמּוֹ בַשָּׁלוֹם”. רבי אליעזר אומר שיתרו שמע על 
קריעת ים סוף ובא. כמו שנאמר: “וַיְהִי כִשְׁמֹעַ כָּל מַלְכֵי הָאֱמֹרִי” “וְכָל 
מַלְכֵי הַכְּנַעֲנִי” “אֵת אֲשֶׁר הוֹבִישׁ אֶת מֵי הַיַּרְדֵּן מִפְּנֵי בְנֵי יִשְׂרָאֵל”. ואף 

רחב הזונה אמרה לשלוחי יהושע “כִּי שָׁמַעְנוּ אֵת אֲשֶׁר הוֹבִישׁ ה’ אֶת מֵי 
יַם סוּף”. 

הגמרא שואלת מדוע במלכי האמורי נאמר “וְלֹא הָיָה בָם עוֹד רוּחַ מִפְּנֵי 
בְּנֵי יִשְׂרָאֵל”. ובדברי רחב נאמר “וְלֹא קָמָה עוֹד רוּחַ בְּאִישׁ מִפְּנֵיכֶם”? 

מחמת  להתקשות  יכלו  לא  שהכנענים  אמרה  שרחב  הגמרא  ואומרת 
הפחד הגדול. 

ורחב הזונה ידעה זאת כמו ששנינו שלא היה רחב זכתה בשכר חבל חלון ופשתים
שר ונגיד שלא בא על רחב. ורחב היתה בת י' 
שנים כשיצאו ישראל ממצרים, וזנתה כל מ' שנה שהיו ישראל במדבר. 
ואחרי שרחב היתה בת חמישים נתגיירה. ואמרה שג' הדברים שחטאה 
המרגלים.  שני  להצלת  דברים  ג'  שעשתה  בזכות  לה  יתכפרו  בהם1834 
חבל חלון ופשתים, שהורידה אותם בחבל דרך החלון אחרי שהחביאה 

אותם בפשתים. 
רשאים בני נח רשאים להקריב בזה"ז הזה  בזמן  כוכבים  עובדי  רבנן,  תנו 

להקריב קרבנות לה', שנאמר בשחוטי חוץ: 
יִשְׂרָאֵל”, בני ישראל מצווים על  בְּנֵי  בָּנָיו וְאֶל כָּל  וְאֶל  “דַּבֵּר אֶל אַהֲרֹן 

כל  לפיכך  חוץ.  שחוטי  על  מצווים  כוכבים  העובדי  ואין  חוץ,  שחוטי 
אחד ואחד בונה לו במה לעצמו ומקריב עליה כל מה שירצה. ואמר רבי 
יעקב בר אחא בשם רב אסי שאסור לסייע לעובדי כוכבים שמקריבים 
קרבנות בחוץ לה' ולעשות שליחותם. ואמר רבה שמותר להורות להם 
שבור  של  אמו  הורמיז,  באיפרא  שהיה  כמעשה  קרבן.  מקריבים  כיצד 
1834 שנינו במכילתא שהיו מנאפים עולים אליה בחבלים דרך החלון ויורדים וגם טמנתם בפשתי העץ ובאותן 

שלשה דברים עצמן זכתה להציל השלוחים.רש"י.



לשם  לקרבן  אותו  שיעלו  ממנו  ובקשה  לרבא,  קרבן  ששלחה  מלכא, 
שמים. ורבא אמר לרב ספרא ולרב אחא בר הונא שיקחו שני נכרים בני 
אותו גיל. ויראו מקום שהים העלה שרטון ונעשה קרקע1835. ויקחו עצים 

חדשים ויוציאו אש מברזל חדש, ויעלו אותו קרבן לשם שמים. 
דוד גבה מכל שבט נ' שק' ס"ה שש 

מאות

שאל אביי את רבא האם הורה דין זה כפי מה 
שאמר רבי אלעזר בן שמוע בברייתא, שכמו 
שהמזבח צריך להבנות מדבר שהדיוט לא נשתמש בו. כך העצים צריכים 
להיות מדבר שהדיוט לא נשתמש בו1836. והרי רבי אלעזר בן שמוע מודה 
שלא צריכים עצים חדשים בבמה! ששנינו בברייתא, שיש סתירה בין 
הכתוב בדברי הימים: “וַיִּתֵּן דָּוִיד לְאָרְנָן בַּמָּקוֹם שִׁקְלֵי זָהָב מִשְׁקָל שֵׁשׁ 
בְּכֶסֶף  הַבָּקָר  וְאֶת  הַגֹּרֶן  דָּוִד אֶת  “וַיִּקֶן  מֵאוֹת”, לכתוב בספר שמואל: 

שְׁקָלִים חֲמִשִּׁים”. והתירוץ הוא שדוד גבה מכל שבט ושבט משנים עשר 

שבטי ישראל חמשים שקלים שהם ששת מאות שקלים. רבי אומר משם 
אבא יוסי בן דוסתאי שדוד קנה את הבקר והעצים ומקום מזבח בחמישים 
שקלים. ואת כל הבית, המקום שבו יבנה בית המקדש בשש מאות. רבי 
אלעזר בן שמוע אומר שדוד קנה את הבקר והעצים בחמישים שקלים, 
“וַיֹּאמֶר  שמואל:  בספר  שכתוב  כמו  מאות,  בשש  כולו  הבית  כל  ואת 
לָעֹלָה  הַבָּקָר  רְאֵה  בְּעֵינָיו  הַטּוֹב  הַמֶּלֶךְ  אֲדֹנִי  וְיַעַל  יִקַּח  דָּוִד  אֶל  אֲרַוְנָה 

לָעֵצִים”1837. ומדברי רבי אלעזר בן שמוע שאמר  הַבָּקָר  וּכְלֵי  וְהַמֹּרִגִּים 

ראיה  קרבנות  להקרבת  הבקר  כלי  של  בעמים  השתמש  המלך  שדוד 
שאפשר להשתמש בעצים שנשתמש בהם הדיוט?

עונה הגמרא, שרבא יאמר שארוונה יעד את העצים לכלי הבקר אבל לא 
השתמש בהם עדיין. עולא אמר שְ”מֹּרִגִּים” הם מטה של טורבל. ואמר 

)דף מה.( שקדשי עובדי  יוסי שאמר בפרק ב"ש  1835 דבעינן שלא נשתמש הדיוט במזבח. תוס' שואלים לר' 
כוכבים השוחטן בחוץ חייב לא צריך לשנות בלשון אסור. וי"ל שש' אסור מפני שיש כמה עבודות שלא חייב 

עלייהו בחוץ שאסור לסייעם גזירה משום עבודה בת חיובא.תוס'.
1836 במנחות הגרסא היא נשתמש ולא השתמש. וכן הביא בדקדוקי סופרים מכת"י וכן בעין יעקב.

1837 רש"י כ' שהברייתא הזו משובשת בספרים והיא שנויה בספרי בברכת כהנים הא כיצד מקום מזבח בחמשים 
וכל הבית בשש מאות. רבי אומר בשם אבא יוסי בן דוסתאי גבה מכל שבט חמשים שהן שש מאות. ר"א בן שמוע 
אומר ויקן דוד את הגורן. כמו שמפרש בענין ויתן דוד לארונה במקום ]שקלי[ זהב משקל שש מאות. אבל הבקר 
לעולה והמוריגים וכלי הבקר לעצים בכסף שקלים חמשים. ויאמר ארונה וגו'. "ויקן דוד את הגורן" ולא פירש 
במה קנאו שהרי פירשו במקום אחר בדברי הימים "ויתן דוד לארונה במקום" וגו' ואת הבקר קנה בכסף שקלים 

חמשים.רש"י.



אביי שמטה של טורבל הוא 'עיזא דקרקסא', כלי דישה העשוי כעז של 
עץ שיש בו יתדות חדות. כמו שכתוב: “הִנֵּה שַׂמְתִּיךְ לְמוֹרַג חָרוּץ חָדָשׁ 

בַּעַל פִּיפִיּוֹת”.

דוד גבה כסף במשקל שש מאות 
שק' זהב

דָּוִיד  “וַיִּתֵּן  רבא הקריא לבנו את המקראות 
לְאָרְנָן בַּמָּקוֹם שִׁקְלֵי זָהָב מִשְׁקָל שֵׁשׁ מֵאוֹת” 

שיש  ושאל  חֲמִשִּׁים”  שְׁקָלִים  בְּכֶסֶף  הַבָּקָר  וְאֶת  הַגֹּרֶן  אֶת  דָּוִד  “וַיִּקֶן 

סתירה בין שניהם. ותירץ שדוד גבה מכל שבט ושבט חמשים שקלים 
בשמואל  מהכתוב  קשה  שעדיין  הגמרא  ושואלת  מאות1838.  שש  שהם 
שהוא  שאומר  הימים  בדברי  לכתוב  כסף  בשקלי  שילם  שדוד  שאומר 
שילם בשקלי זהב? עונה הגמרא, שרבה אמר שדוד המלך גבה מהשבטים 

כסף במשקל שש מאות שקלי זהב. 

1838 ור"ת אומר שיש במדרש שדוד נתן חמשים שקלי זהב דהיינו שש מאות שקלי כסף. וקשה שבפ' שור שנגח 
)דף לו.( משמע שדינר של זהב שוה כ"ה של כסף. ואומר ר"ת שדינר של זהב עבה כפלים משל כסף וכן משמע 

בבפ' אלו טריפות )חולין דף נה:( בטחול ואי אישתייר ביה כעובי דינר זהב. תוס'.


