
מנחות דף כ"ז

משנה

חיסר כל שהוא מהקומֶץ או מהעשרון או מהיין או מהשמן, פסול, כיון 
שמיעוטו מעכב את רובו. הסולת והשמן וכן הקומץ והלבונה מעכבין זה 

את זה.
גמרא

במנחת נדבה וחוטא נאמר פעמיים 
"מְלֹא קֻמְצוֹ", אחד למצוה ואחד לעכב

אחד  בכל  הטעם  מהו  מבררת,  הגמרא 
שנפסלים  המשנה  שמנתה  מהדברים 
בחסרון כלשהוא. הטעם בקומֶץ שנחסר, שנאמר במנחת נדבה ובמנחת 
חוטא פעמיים: "מְלֹא קֻמְצוֹ", אחד למצוה ואחד לעכב. בעשרון נאמר: 
הּ" עם מפיק באות ה"א, ללמד שאם חסרה כל שהוא פסולה.  לְתָּ "מִסָּ
מעכב  השמן  רובו.  את  מעכב  שמיעוטו  ללמד  "ככה"  נאמר:  ביין 
בנחסר כלשהוא, שבמנחת נסכים נאמר: "ככה", ובמנחת נדבה נאמר: 

מְנָהּ"319 במפיק ה"א. ַ "וּמִשּׁ
זה,  את  זה  מעכבים  והסולת  שהשמן  הטעם  לבאר,  הגמרא  ומשיכה 
מְנָהּ",  ַ וּמִשּׁ הּ  לְתָּ "מִסָּ שנאמר:  יחד,  והשמן  הסולת  הוזכרו  שפעמיים 
שהקומץ  והטעם  לעכב.  שנשנו  מכאן  מְנָהּ"  ַ וּמִשּׁ הּ  רְשָׂ "מִגִּ ונאמר: 
ל לְבֹנָתָהּ", ונאמר: "וְאֵת  והלבונה מעכבים זה את זה, שנאמר: " עַל כָּ

בֹנָה" שנה הכתוב לעכב. ל הַלְּ כָּ
משנה

דברים נכתבו יחד ומעכבים זה 
את זה

התורה  אותם  שמנתה  דברים  המשנה  מונה 
יחד, ומעכבים זה את זה: א. שני שעירי יום 
הכפורים, ב. שני כבשי עצרת, ג. שתי חלות עצרת, ד. שני סדרים של 
המנחה  סוגי  שני  ז.  והבזיכין,  הסדרין  ו.  בזיכין,  שני  ה.  הפנים,  לחם 
פרה  לשריפת  שמכניסים  דברים  שלשה  ח.  ורקיקין,  חלות  שבנזיר 
אדומה: עץ ארז, אזוב ושני תולעת, ט. ארבעה מיני המנחות שבתודה: 

319 עץ ארז ואזוב ושני תולעת ]וצפורין[ אבל מים חיים לא חשיב לפי שהיה מערב בהם הדם כדכתיב )ויקרא יד( 
וטבל ' אותם בדם תימה דלא חשיב הזאות דמצורע דמעכבות זו את זו וי''ל דתנא ושייר. תוס'.



ארבע  יא.  שבלולב,  מינים  ארבעה  י.  ורבוכה,  רקיקין  חלות,  חמץ, 
הזאות  שבעה  יב.  וצפורין,  תולעת  ושני  ואזוב,  ארז,  עץ  שבמצורע: 

שנמנו בפרה, יג. שבעה הזאות שעל בין הבדים ביום הכיפורים.
גמרא

אחד המקור לדין שמנתה המשנה בכל  הטעם  מהו  מבררת,  הגמרא 
מהדברים שמנתה המשנה שמעכבים זה את 
"חוקה"  יום הכיפורים  יום הכפורים, שנאמר בעבודת  זה. שני שעירי 
לה'  יהיו  "קדש  שמשמעותה לעכב. שני כבשי עצרת, שנאמר בהם: 
לעכב.  תהיינה",  "סלת  בהם:  שנאמר  חלות  שתי  לעכב.  לכהן", 
שני סדרין, שני בזיכין, הסדרין והבזיכין מעכבים זה את זה, שבכולם 
נאמר: "חוקה". שני מיני מנחה שבנזיר, שנאמר: "כן יעשה על תורת 
"חוקה".  בהם  שנאמר  בפרה,  הנשרפים  מינים  שלשה  לעכב.  נזרו" 
ארבעה מיני מנחה שבתודה, שהוקשה לנזיר, שנאמר: "על זבח תודת 
וארבעה  נזיר.  שלמי  מרבים  "שלמיו"  שמהמילה  מר,  ואמר  שלמיו", 

דברים שבמצורע, שנאמר: "זאת תהיה תורת המצורע".
ארבע מינים שבלולב מעכבים זה את זה, שנאמר: "ולקחתם" שתהיה 

לקיחה תמה ארבעתם יחד.
כשיש לו ארבעת המינים האם 

מעכבים

אמר רב חנן בר רבא, מה ששנינו שארבעת 
את  לו  כשאין  רק  זה  מעכבים,  המינים 
ארבעתם ולא יוכל ליטול אחד מהם320. אבל אם יש לו, אין מעכבים321. 
שואלת הגמרא ממה ששנינו, ארבעה מינין שבלולב: שנים מהן, אתרוג 
פירות.  עושין  אין  מהם  ושנים  פירות,  עושים  בתמר,  הגדל  ולולב 
העושין פירות ושאין עושין פירות יהיו זקוקין זה לזה, ואין אדם יוצא 

ולא בעינן תמות אלא  י''מ דביום ב' די באחד מד' המינים ומברך על נטילת לולב כמו אתרוג דשרי חסר   320
ביום ראשון ולדבריהם ביום שני תיסגי שיטול האחד בשביל כולם והתוס' דוחה פי' זה, הדין שלקיחה תמה דבעי 
לקיחת ד' מינים אכולהו יומי ולקיחת כל אחד ואחד. אבל תמות של עצמן וכן לכם למעוטי שאול וגזול לא בעי 

אלא ביום ראשון. תוס'.
321 רש"י מפ' אפילו לא אגדן כאחד. ובהלכות גדולות בהלכות לולב פי': יש לו אין מעכבין: דלא תימא עד 
דמגבה להו בהדי הדדי לא נפיק, אלא אי מגבה חד חד לחודיה שפיר דמי, דקי"ל 'לולב אין צריך אגודה' מ"ר. 
ור"ת הגיה בספרו 'לא שנא': דמעכבים, משום תמה, אלא משום שאין לו, אבל יש לו – 'תמה' הוא, אף על פי שלא 
חיברו באגודה, כדאמרינן לקמן: דלא דרשי רבנן קיחה קיחה; ולרבי יהודה דדריש ליה קיחה קיחה: דלא הויא 
תמה אלא א"כ אגדו; ולכולהו פירוש דגמרא - אפילו לפירוש הלכות גדולות - נראה דצריך לאוגדו, כדמסיק 

עליה 'זה אלי ואנוהו'. מ"ר.



בהן ידי חובתו עד שיהו כולן באגודה אחת. ודומה לזה בתענית ציבור, 
והרשעים  הצדיקים  כולם  שיהיו  עד  נענים  אין  מתענים,  שכשישראל 
אֶרֶץ  עַל  תוֹ  וַאֲגֻדָּ מַעֲלוֹתָיו  מַיִם  ָ בַשּׁ "הַבּוֹנֶה  שנאמר:  אחת,  באגודה 
יְסָדָהּ". הרי שלא מועיל ליטול אחד מהמינים? עונה הגמרא, שהדבר 
שאינו  בין  אגוד  בין  לולב  בברייתא,  ששנינו  תנאים.  במחלוקת  תלוי 
אגוד כשר322. רבי יהודה אומר, אגוד כשר שאינו אגוד פסול. ומבארת 
הגמרא, שרבי יהודה למד בגזירה שווה "קיחה" "קיחה" מאגודת אזוב 

שצריך שיהיו באגודה. וחכמים לא לומדים את הגזירה שוה.
מבררת הגמרא, כמי נשנית הברייתא לולב מצוה לאוגדו, ואם לא אגדו 
כשר. הרי לרבי יהודה גם בדיעבד אינו כשר, ולחכמים מה הכוונה 'מצווה 
לאוגדו'? עונה הגמרא, שהברייתא כחכמים ויש בזה מצווה משום "זה 

אלי ואנוהו" לקיים את המצוות בצורה נאה.
הדין ששבע הזאות בפרה בשלישי ובשביעי מעכבות זו את זו, שנאמר: 

"חוקה".
הגמרא מבררת, מהו המקור לכך שבכל המצוות שיש בהם שבע הזאות 
שעל בין הבדים ושעל מזבח הזהב ושעל הפרוכת, ההזאות מעכבות זו 
"חוקה"  בהם  נאמר  הכפורים,  שביום  ההזאות  שלגבי  ואומרת  זו.  את 

לעכב. 
עבודת  ושעירי  ציבור  של  דבר  העלם  ופר  משוח  כהן  שבפר  ההזאות 
לפר  "ועשה  דבר:  העלם  בפר  נאמר  בברייתא,  ששנינו  כפי  כוכבים, 
כהן  כפי שנאמר בפר  בו  כאשר עשה לפר" שצוותה התורה שיעשה 
משוח הכתוב למעלה ממנו. ולכאורה מה בא ללמד הלא כל מה שפירש 
לפר כהן משיח פירש לפר העלם דבר? אלא לכפול באזהרה שבהזאת 

הדם323, שאם חיסר אחת מן המתנות לא עשה כלום324.
322 פי' בהלכות גדולות בהלכות לולב יש לו אין מעכבין דלא תימא עד דמגבה להו בהדי הדדי לא נפיק אלא אי 
מגבה חד חד לחודיה שפיר דמי דקי''ל לולב אין צריך אגודה מ''ר. ור''ת הגיה בספרו ל''ש פירוש דמעכב' משום 
תמה אלא שאין לו אבל יש לו תמה הוא אף על פי שלא חיברו באגודה כדאמרי' לקמן דלא דרשי רבנן קיחה קיחה 

ולר' יהודה דדריש ליה קיחה קיחה דלא הויא תמה אלא א''כ אגדו. תוס'.
323 עמוד ב'.

324 וממה שנאמר: 'כן יעשה': מרבים שכל עשיותיו יעכבו. וממה שנאמר בתחילת הכתוב: 'ועשה לפר'  דורשים 
לרבות פר יום הכפורים. ובזבחים למדים שזה לעניין שפיכת שירים, שלא כתובים בפר יום הכפורים. ומהכתוב 
שעירי  מרבים  'החטאת'  ומהכתוב  פסל.  ממתנותיו  אחת  חיסר  שאם  משיח,  כהן  פר  מרבים  לפר'  עשה  'כאשר 

עבודת כוכבים של ציבור. רש"י.



דלא לדמה בהזאות פרה ובהזאות 
הפנימיות

בין  הזאות שבפרה שעשאן  תנו רבנן, שבע 
של  פתחו  כנגד  כיוון  שלא  בין  לשמן  שלא 
משיח,  כהן  ופר  הכפורים,  יום  כגון:  שבפנים  וההזאות  פסולות.  היכל 
ופר העלם דבר, ושעירי עבודת כוכבים, והזאות בשער נקנור משמן של 
מצורע, שעשאם שלא לשמן פסולות. ואם לא כיוון בהזאות בין מזרח 
למערב כשרות. שואלת הגמרא, והרי שנינו בברייתא לגבי פרה, הזאות 
חסדא,  רב  אמר  כשרות?  מכוונות  שלא  פסולות,  לשמן  שלא  שנעשו 
אין כאן סתירה, שיש בזה מחלוקת תנאים. ששנינו בברייתא, מחוסרי 
ואין  כרת325.  ענוש  במזיד  חטאת,  חייב  בשוגג  לעזרה,  שנכנסו  כפרה 
צריך לומר שטבול יום, ושאר כל הטמאים שנכנסו שחייבים. וטהורים 
שנכנסו לפנים ממקום המותר להם326 עד קודש הקדשים חייבים ארבעים 
כל  אומר,  יהודה  רבי  במיתה.  הקדשים,  קודש  אל  נכנס  ואם  מלקות. 
הארון,  לפני  עד  וכשהלך  ארבעים,  חייב  לפרכת'  ו'מבית  כולו  היכל 

במיתה. 
ר  בֵּ דַּ ה  ומבארת הגמרא, שנחלקו בביאור הכתוב: "וַיֹּאמֶר ה' אֶל מֹשֶׁ
נֵי  רֹכֶת אֶל פְּ ית לַפָּ אֶל אַהֲרֹן אָחִיךָ וְאַל יָבֹא בְכָל עֵת אֶל הַקֹּדֶשׁ מִבֵּ
ר עַל הָאָרֹן וְלֹא יָמוּת" שיש בו גם לאו "וְאַל יָבֹא" וגם  פֹּרֶת אֲשֶׁ הַכַּ
עונש מיתה "וְלֹא יָמוּת". חכמים סוברים שאיסור הלאו הוא להכנס "אֶל 
הַקֹּדֶשׁ", והכוונה לעזרה ולהיכל עד קודש הקודשים. ועונש מיתה הוא 
פֹּרֶת" בכל קודש הקודשים.  הַכַּ נֵי  פְּ אֶל  רֹכֶת  לַפָּ ית  "מִבֵּ על הכניסה 
רֹכֶת"  ית לַפָּ ורבי יהודה סבר שאיסור הלאו הוא להכנס "אֶל הַקֹּדֶשׁ מִבֵּ
פֹּרֶת"  הַכַּ נֵי  פְּ "אֶל  כולל אחרי הפרוכת. ועונש מיתה הוא על הכניסה 

ממול הארון.
נכנס בדרך משובשת לקודש 

הקודשים

לא  שחכמים  הטעם  הגמרא,  ומבארת 
לא  התורה  כן  שאם  יהודה,  כרבי  מבארים 
על  חייב  שאם  נדע  וממילא  רֹכֶת",  לַפָּ ית  "מִבֵּ לכתוב  צריכה  הייתה 

325 שכל זמן שלא הביא כפרתו, לא יצא מידי טומאתו. שנאמר: "איש אשר יטמא ולא יתחטא", שלא היזו עליו 
דמים. רש"י.

326 י"א אמה מקום דריסת רגלי ישראל שהוא הגבול הרגיל של דריכת רגלי ישראל, מדרבנן, אך זקני ירושלים 
מסבבים את המזבח בלולביהם, ומרימים את השולחן וישראל רואים. וממקום יש אומרים אמה אי אפשר לראות 

כמעט. ולכן אומר רה"ש מקוצי דפרושי קא מפרש: לפנים ממחיצתם להיכל. רש"י.



כניסה להיכל ודאי שיתחייב 'מבית לפרכת', אלא משמע לחייב במיתה. 
רֹכֶת", היינו אומרים  לַפָּ ית  "מִבֵּ ורבי יהודה יאמר שאם לא היה כתוב 
אפילו  אין  היכל  אבל  לפרכת,  מבית  הכוונה  הַקֹּדֶשׁ"   "אֶל  שהכתוב 
כולו  שהיכל  כיון  כן,  לומר  ייתכן  שלא  אומרים,  וחכמים  לאו.  איסור 
נקרא 'קודש', שנאמר: "והבדילה הפרכת לכם בין הקודש ובין קדש 
הקדשים". והטעם שרבי יהודה לא ביאר כחכמים, שאם כן התורה לא 
פֹּרֶת", וממילא נדע, שאם חייב על  נֵי הַכַּ פְּ הייתה צריכה לכתוב "אֶל 
כניסה אחרי הפרוכת ודאי שיתחייב 'אל פני הכפורת', אלא ש'אל פני 
שבאמת  אומרים,  וחכמים  באזהרה.  לפרכת'  'מבית  במיתה,  הכפרת' 
הכתוב מיותר לפטור את מי שנכנס בדרך משובשת לקודש הקדשים, 
כגון שחפר תחת החומה ונכנס מצד דרום או צפון, או שלא נכנס בפתח 
רבי  דבי  התנא  ששנה  וכפי  לצדדים327.  והלך  באלכסון  אלא  שבמזרח 
אליעזר בן יעקב, נאמר: "אל פני הכפרת קדמה", כתוב זה בנה אב 
ללמד לכל מקום שכתוב 'פני' בתורה שהוא מזרח. ורבי יהודה לומד זאת 
'פני' אלא נאמר 'אל', להשמיע שחייב שנכנס לכוון  ממה שלא נאמר  

הארון. וחכמים סוברים ש'אל' לאו דוקא.
וממחלוקת זו נשמע, שלרבי יהודה הסובר ש'אל' דוקא, גם הכתוב בפרה 
אדומה "והזה אל נכח פני אהל מועד" הוא דוקא, ואם ההזאות לא היו 
מכוונות פסולות. ולחכמים ממה שכאן 'אל פני' הוא לאו דוקא, גם לגבי 

פרה אם הזה שלא במכוון כשר.
הקשה רב יוסף, האם לרבי יהודה נאמר שכשם ש'אל נכח' הוא דוקא גם 
בהזאות של יום הכיפורים על הפרוכת שנאמר בהם "על פני הכפרת" 
זה בדוקא, הרי במקדש שני שלא היו ארון וכפורת, האם לא היה מזה? 
מקום  הקודש"  מקדש  את  "וכפר  נאמר:  לכך  עולא,  בר  רבה  אמר 

המקודש לקודש, שהיה מזה על מקום הארון, אפילו שאין ארון. 
לגבי  הברייתות  בין  שהביאה  לסתירה  נוסף,  תירוץ  מביאה  הגמרא 
הזאת דם פרה. רבא אמר, שתי הברייתות כחכמים, אלא שמה ששנינו 

327 וה''ר יעקב מאורלינ''ש הקשה מס''פ התערובת )פב:( גבי דם שנכנס לפנים דאמרי' יאמר אל הקדש ואל יאמר 
פנימית ומשני לא נצרכה אלא לדרך משופש. ושאלו הרי כתוב שם  'הבאה' אלמא ממעטינן דרך משופש מדכתיב 

ביה הבאה ויש לחלק בין הבאת דם להבאת גוף אדם. תוס'.



שכשלא כוון כשר, זה כשהכהן עמד כשפניו למערב ואחוריו למזרח, גם 
אם ההזאות לא היו מכוונות כנגד הפתח כשרות. ומה ששנינו שההזאות 
נעשו  לא  שההזאות  וכיון  ולדרום  לצפון  עמד  שהכהן  מדובר  פסולות, 

כמצוותן, הן פסולות.


